
◘ Maurits Cornelis ESCHER, Main avec sphère réfléchissante (1935)

Cette gravure peut servir de métaphore à la notion de conscience 
de soi, une forme importante de la conscience psychologique. D’une 
part,  le  miroir  est  un objet  extérieur  à  moi :  cette extériorité  est 
indispensable pour que je puisse voir mon propre visage. En est-il de 
même pour la conscience de soi ? D’autre part, ce miroir sphérique 
renvoie une image réfléchie mais  déformée de celui qui s’y regarde 
(et  de  qui  l’entoure).  Ainsi,  comme  le  demande  un  sujet  du 
baccalauréat, la conscience de soi est-elle trompeuse ?

On  remarquera  que  le  point  situé  entre  les  deux  yeux  du 
personnage est nécessairement situé au centre de la sphère-miroir, 
ce qu’on peut interpréter en disant que le sujet conscient se voit 
forcément lui-même comme le centre du monde qui l’entoure : nous 
n’avons conscience des choses que de notre propre point de vue.

Le  mot  « conscience »  a  deux  grandes  significations  en  philosophie :  la  conscience 
psychologique, qui sera étudiée ici, et la conscience morale, qui est étudiée dans le chapitre 
sur le devoir (partie 2). Voir toutefois la partie 3.3. qui fait le lien entre ces deux significations.

La conscience psychologique peut s’entendre au sens individuel et au sens collectif.

◘ La conscience  psychologique individuelle.  Au  sens  individuel,  il  y  a  deux  niveaux  de 
conscience psychologique : la conscience immédiate et la conscience réfléchie.

1. La conscience immédiate. En ce premier sens, être conscient, c’est être présent à soi et au 
monde, notamment à travers la perception : être conscient, c’est alors percevoir, se percevoir. Par 
exemple, si je perçois une partie du monde autour de moi, je suis conscient·e que je suis à tel 
endroit,  même  si  je  n’en  ai  qu’une  connaissance  incomplète.  Car  la  conscience  n’est  pas  la  
connaissance (voir la partie 3.3.). Je n’ai nul besoin de connaître scientifiquement le Soleil pour 
avoir conscience de sa chaleur et de sa lumière. J’ai conscience de mes désirs et de mes volontés  
sans avoir besoin pour cela de connaître leur origine. Tout animal capable de perception possède 
cette première forme de conscience.

Ne pas être conscient, être  inconscient,  en ce premier sens, c’est par exemple être endormi, 
sous anesthésie générale ou dans le coma.

Mais la distinction entre conscience immédiate et inconscience n’est pas forcément toujours  
très nette. L’expérience nous apprend en effet qu’à plusieurs reprises au cours d’une journée,  
nous sommes dans un état de semi-conscience (ou semi-inconscience) ; par exemple, lorsque nous 
rêvassons, nous perdons partiellement mais pas complètement la conscience immédiate de ce qui 
nous entoure ;  de même, lorsque nous réveillons ou que nous nous endormons, nous passons 
progressivement de l’inconscience à la conscience et réciproquement. Il y a donc des  degrés de 
conscience immédiate et d’inconscience, et pas simplement deux états opposés.

1



2. La conscience réfléchie, au sens où on parle d’une image réfléchie dans un miroir. Être 
conscient en ce second sens,  ce n’est plus seulement percevoir,  mais savoir qu’on perçoit.  La 
conscience réfléchie a donc pour objet la conscience immédiate. Lorsque je perçois la chaleur et la 
lumière du soleil,  que j’en ai  la  conscience immédiate,  mais  je  peux également avoir  à  cette 
occasion la conscience réfléchie que c’est  moi qui en ai conscience. La conscience réfléchie est 
donc toujours, nécessairement, conscience de soi  : lorsque j’ai conscience que je perçois ou que je 
pense,  j’ai  conscience  que  c’est  moi qui  perçois  ou  qui  pense.  Descartes  écrit  par  exemple : 
I « Être conscient, c’est assurément penser et réfléchir sur sa pensée » (Entretien avec Burman).

Sur la conscience réfléchie chez les animaux non humains, voir la ressource complémentaire 5. 
Sur la conscience de soi chez l’enfant, voir les ressources complémentaires 2 et 6.

Être conscient au sens de la conscience réfléchie, c’est aussi  réaliser précisément la situation 
dans laquelle on se trouve, avec toutes ses implications, et pas seulement percevoir cette situation. 
C’est  ainsi  qu’on  dira  par  exemple  de  quelqu’un  qui  roule  trop  vite  en  voiture  qu’il  est 
« inconscient »,  non  pas  au  sens  où  il  ne  perçoit  pas  la  vitesse  de  son  véhicule  (il  en  a  la 
conscience immédiate), mais au sens où il n’en réalise pas les conséquences possibles (il n’en a 
pas ou ne semble pas en avoir la conscience réfléchie).

Principal REPÈRE en lien avec la conscience : Médiat / immédiat

◘ L’adjectif « conscient » s’applique à une action, une pensée dont le sujet a conscience, et au 
sujet lui-même lorsqu’il est en état de conscience : « J’étais tout à fait conscient quand j’ai fait 
cela ». On dira à l’inverse que la digestion, par exemple, est un phénomène inconscient.

◘ L’adjectif « consciencieux » désigne quelqu’un qui s’applique dans ce qu’il a à faire.

◘ La conscience collective. La notion de conscience collective est une notion sociologique et 
politique. On parlera par exemple de la conscience d’un peuple, d’une nation, ce qui renvoie à la 
notion d’identité collective. On peut également envisager la conscience à l’échelle de l’humanité ; 
par exemple, on peut se demander si l’humanité a globalement conscience des risques liés à la 
pollution à l’échelle mondiale.

Les  marxistes  (du  nom de  Karl  Marx,  philosophe  et  économiste  allemand  du  XIXe siècle) 
parlent plus précisément de « conscience de classe » pour désigner la conscience d’appartenir à 
une classe sociale donnée, comme le prolétariat ou la bourgeoisie. Mais pour les marxistes, cette 
conscience de classe est peu développée chez les prolétaires, ce qui empêche leur unité, et donc la 
révolution et l’avènement d’une société sans classe (voir le chapitre sur le travail, 3.2.). Ils tentent 
donc de développer cette conscience de classe chez les prolétaires. Voir également la partie 3.3.

3.1. La conscience de soi peut-elle se passer d’autrui ?

◘ À la suite de Descartes, John Locke (philosophe anglais du XVII e siècle) définit la conscience de 
soi sur un plan strictement individuel et en fait l’élément central de notre identité, associée à la 
mémoire : I « […] puisque la conscience accompagne toujours la pensée, et que c’est là ce qui fait que chacun est ce  
qu’il  nomme  soi-même, et par où il  se distingue de toute autre chose pensante : c’est aussi en cela seul que consiste 
l’identité personnelle, ou ce qui fait qu’un être raisonnable est toujours  le même. Et aussi loin que cette  conscience peut 
s’étendre  sur  les  actions  ou  les  pensées  déjà  passées,  aussi  loin  s’étend  l’identité  de  cette  personne :  le  soi est 
présentement le même qu’il était alors ; et cette action passée a été faite par le même soi que celui qui se la remet à présent 
dans l’esprit. » (Essai sur l’entendement humain). Autrement dit, si je suis toujours la même personne 
au cours de ma vie, malgré les nombreux changements (souvent profonds) que j’ai connus, c’est 
parce que j’ai conscience de ce que j’ai fait, de ce que j’ai été : c’est le couple conscience-mémoire 
qui fait l’identité d’une personne, comme le confirme tragiquement le cas de l’amnésique.

◘ Mais  la  conscience que j’ai  de moi-même,  limitée à  mon seul  horizon,  ne m’apprend pas 
grand-chose sur moi-même, et rien de ce qui fait de moi un être humain. C’est pourquoi Georg 

2



Wilhelm Friedrich  Hegel  (philosophe  allemand du  XIXe siècle),  I « La  conscience  de  soi  atteint  sa 
satisfaction seulement dans une autre conscience de soi. » (Phénoménologie de l’esprit).  Cette satisfaction, 
c’est la reconnaissance, c’est-à-dire le fait qu’autrui me reconnaisse en tant qu’être humain.

Jean-Paul  Sartre  (philosophe  et  écrivain  français  du  XXe siècle)  insiste  également  sur 
l’importance d’autrui dans la conscience de soi. I « Autrui, […] c’est l’autre, c’est-à-dire le moi qui n’est  
pas moi. », écrit-il (L’être et le néant). Autrui est, comme moi, un sujet, mais un autre sujet que moi. 
Comme  l’a  dit  Hegel,  seul  autrui  peut  m’apporter  la  reconnaissance,  et  nous  sommes 
généralement à la recherche d’une reconnaissance positive par autrui (de nos qualités, de nos 
mérites, etc.). Mais autrui m’aide aussi à prendre conscience de ce qui est négatif en moi : I « Je 
viens de faire un geste maladroit ou vulgaire : ce geste colle à moi, je ne le juge ni le blâme […]. Mais voici tout à coup que 
je lève la tête : quelqu’un était là et m’a vu. Je réalise tout à coup la vulgarité de mon geste et j’ai honte. […] autrui est le  
médiateur entre moi et moi-même : j’ai honte de moi tel que j’apparais à autrui. » (Sartre, L’être et le néant).

3.2. La conscience de soi vient-elle de soi seul, d’autrui, ou de la société ?

◘ D’une certaine manière, selon Descartes (voir partie 3.1.), ma seule pensée suffit pour que je 
prenne  conscience  de  moi-même.  Même  si  j’étais  le  seul  être  pensant  dans  l’univers  (c’est 
l’étrange hypothèse du solipsisme), je pourrais être conscient et savoir avec certitude que j’existe.

◘ Selon Hegel et Sartre, comme on l’a vu dans la partie 3.2., j’ai besoin d’autrui pour prendre 
conscience de ma propre existence, que ce soit positivement ou négativement.

◘ Karl Marx pense quant à lui que la conscience de soi d’un être humain n’a pas de réalité  
indépendamment de la  société dans laquelle il  existe :  I « Ce  n’est  pas  la  conscience  des  hommes qui 
détermine leur  être ;  c’est  inversement leur  être social  qui  détermine leur  conscience. » (Critique de l’économie  
politique). Il écrit aussi : I « ce sont […] les hommes qui, en développant leur production matérielle et leurs rapports 
matériels, transforment, avec cette réalité qui leur est propre, et leur pensée et les produits de leur pensée. Ce n’est pas la  
conscience qui détermine la vie, mais la vie qui détermine la conscience.  » (L’idéologie allemande). Autrement dit, 
la  conscience de soi  n’apparaît  pas spontanément et  par  elle-même chez l’être humain pour 
ensuite  lui  permettre  de  devenir  ce  qu’il  est.  Elle  est  au  contraire  le  résultat  des  conditions 
matérielles (historiques, sociales, économiques, etc.) dans lesquelles il vit.

3.3. Quels sont les liens entre conscience psychologique et conscience morale ?

◘ On peut d’abord remarquer qu’en anglais ou en allemand par exemple, la polysémie du mot 
« conscience » en français, c’est-à-dire conscience psychologique et conscience morale, n’existe 
pas : il existe eu moins deux mots pour distinguer les deux significations. Cependant, les deux 
significations du mot « conscience » ne sont pas si distinctes qu’on pourrait le croire. Même si 
leurs définitions sont tout à fait distinctes (la conscience psychologique est amorale), ce n’est pas 
par hasard que le même mot désigne ces deux facultés de l’esprit.

◘ Alain (philosophe français du XXe siècle), dans son livre Définitions, fait ainsi le lien entre les 
deux sens du mot « conscience », qu’il définit ainsi :

I « C’est le savoir revenant sur lui-même et prenant pour centre la personne humaine elle-même, qui se met en demeure 
de décider et de se juger. Ce mouvement intérieur est dans toute pensée ; car celui qui ne se dit pas finalement : « Que 
dois-je penser ? » ne peut pas être dit penser. La conscience est toujours implicitement morale  ; et l’immoralité consiste 
toujours à ne point vouloir penser qu’on pense, et à ajourner le jugement intérieur. On nomme bien inconscients ceux qui ne  
se posent aucune question d’eux-mêmes à eux-mêmes. Ce qui n’exclut pas les opinions sur les opinions et tous les savoir-
faire, auxquels il manque la réflexion, c’est-à-dire le recul en soi-même qui permet de se connaître et de se juger  ; et cela 
est proprement la conscience.

Rousseau disait bien que la conscience ne se trompe jamais, pourvu qu’on l’interroge. Exemple : ai-je été lâche en telle 
circonstance ? Je le saurai si je veux y regarder. Ai-je été juste en tel arrangement ? Je n’ai qu’à m’interroger ; mais j’aime 
bien  mieux  m’en  rapporter  à  d’autres.  En  général  l’état  d’esclavage  intime  est  très  finement  senti  pourvu  qu’on  ne  
s’étourdisse point de maximes empruntées. »

3



Autrement  dit,  en  un  sens,  une  véritable  conscience  psychologique  suffit à  l’existence  de 
conscience morale, au moins dans les situations qui peuvent comporter une dimension morale : 
par exemple, lorsque je me demande : « qu’est-ce que je suis en train de faire ? », je suis à la fois 
en train de prendre conscience (au sens de la conscience psychologique) de ce que je fais, et à la  
fois en train de me demander si ce n’est pas mal. Ainsi, le militaire qui prend conscience du fait 
qu’on lui demande de tuer des gens innocents (autant que lui), ou le policier qui prend conscience 
du fait qu’on lui demande d’arrêter ou d’expulser des gens qui n’ont rien fait de mal moralement 
(même  s’ils  sont  dans  l’illégalité,  sans-papiers  par  exemple),  sont,  par  la  seule  conscience 
psychologique de ce qu’ils font, en mesure de porter un jugement moral sur ce qu’ils font. Cela ne 
signifie pas forcément qu’ils renonceront à le faire, ni même qu’ils auront mauvaise conscience de 
le faire, mais cela signifie qu’ils sont en mesure d’exercer leur conscience morale.

Il  y  a  en nous  deux  consciences :  l’une  ne  contient  que  des  états  qui  sont 
personnels à chacun de nous et qui nous caractérisent, tandis que les états que 
comprend l’autre sont communs à toute la société. La première ne représente que 
notre  personnalité  individuelle  et  la  constitue ;  la  seconde  représente  le  type 
collectif et, par conséquent, la société, sans laquelle il n’existerait pas. Quand c’est 
un des éléments de cette dernière qui détermine notre conduite, ce n’est pas en 
vue de notre intérêt personnel que nous agissons, mais nous poursuivons des fins 
collectives. Or, quoique distinctes, ces deux consciences sont liées l’une à l’autre, 
puisqu’en somme elles  n’en font qu’une,  n’ayant pour elles  deux qu’un seul  et 
même substrat organique. Elles sont donc solidaires. De là résulte une solidarité sui 
generis qui, née des ressemblances, rattache directement l’individu à la société 
[…]. Cette solidarité ne consiste pas seulement dans un attachement général et 
indéterminé de l’individu au groupe, mais rend aussi harmonique le détail  des 
mouvements.  En effet,  comme ces  mobiles  collectifs  se  retrouvent  partout  les 
mêmes, ils produisent partout les mêmes effets. Par conséquent, chaque fois qu’ils 
entrent en jeu, les volontés se meuvent spontanément et avec ensemble dans le 
même sens.

C’est cette solidarité qu’exprime le droit répressif, du moins dans ce qu’elle a de 
vital. En effet, les actes qu’il prohibe et qualifie de crimes sont de deux sortes. Ou 
bien ils manifestent directement une dissemblance trop violente entre l’agent qui 
les accomplit et le type collectif, ou bien ils offensent l’organe de la conscience 
commune.

Durkheim, De la division du travail social (1893)

◘ Est-ce par la conscience qu’il faut définir l’être humain ?
◘ Sommes-nous conscients ou avons-nous à nous rendre conscients ?
◘ La conscience peut-elle nous tromper ?
◘ Suffit-il de prendre conscience de ce qui nous détermine pour nous en libérer ?
◘ Suis-je ce que j’ai conscience d’être ?

4

5

10

15

20



1. Le miroir et la conscience de soi

◘ Le  stade  du  miroir est  une  notion  de  psychologie  qui 
correspond  à  une  étape  importante  de  la  construction  de  la 
psychologie  du petit  enfant,  notamment  de  la  conscience  de 
l’unité de son propre corps. On peut distinguer trois étapes dans 
ce stade, qui ont lieu en moyenne à un âge compris entre 6 et 
18 mois  (avec  un  rythme  de  progression  variable  selon  les 
enfants) :
1. L’enfant reconnaît les autres, notamment ses proches, dans le 
miroir. Il ne se reconnaît pas lui-même : il joue avec son image 
(il la touche, etc.) comme il jouerait avec un autre enfant.
2. L’enfant éprouve un malaise apparent devant sa propre image 
dans un miroir : il s’en détourne rapidement.
3. L’enfant finit par reconnaître sa propre image dans le miroir 
(vers l’âge de trois ans).

Un bébé devant un miroir
ne se reconnaît pas lui-même.

◘ Le test du miroir (inventé par le psychologue états-unien 
Gordon G. Gallup en 1970)  permet de s’assurer que le reflet 
dans le miroir est bien identifié par l’enfant comme étant lui-
même (étape 3) : on applique sur le visage de l’enfant, à son 
insu, une grosse tache avant de le placer devant un miroir. Le 
test est réussi si l’enfant touche son visage à l’endroit de la 
tache.

Plusieurs  espèces  d’animaux  sont  capables  de  réussir  ce 
test :  la  plupart  des  grands  singes  (chimpanzés,  bonobos, 
orangs-outangs,  mais  pas  les  gorilles,  sauf  exception),  les 
dauphins,  les  orques,  les  éléphants,  les  pies,  etc.  Certaines 
expériences,  à  interpréter  avec  prudence,  semblent  montrer 
que des poissons (le labre nettoyeur) et des fourmis auraient 
également cette capacité.

Il faut toutefois être prudent sur l’interprétation à donner 
de  la  réussite  de  ce  test,  chez  l’enfant  comme  chez  les 
animaux non-humains : la conscience de soi ne se réduit pas à  
la reconnaissance visuelle de son propre corps.

Un éléphant d’Asie réussissant le test du miroir

Une pie face à un miroir
Image extraite du documentaire de Gabi Schlag 
et Benno Wenz Les animaux pensent-ils ? (2012)

2. Les étapes de l’acquisition de la conscience de soi chez le bébé et l’enfant

On distingue habituellement plusieurs étapes dans l’acquisition de la conscience de soi chez le  
bébé (et même le fœtus) et l’enfant :
- sensations corporelles : conscience immédiate (mais il y a des sensations inconscientes) ;
- distinction progressive entre moi et ce qui n’est pas moi, c’est-à-dire entre mes actions et les 
autres événements ;
- à partir de cette distinction : perception de soi comme pouvant agir sur l’environnement ;
- enfin,  capacité  de  jugement  sur  soi-même  (métacognition),  introspection,  retour  sur  soi 
(conscience réfléchie).

Il n’est toutefois pas possible de donner un âge précis correspondant à chacune de ces étapes.

5



3. Les différents états de conscience : analyse médicale

◘ Du point  de  vue  médical,  un  état  de  conscience  comporte  deux  paramètres :  l’éveil  et  la 
conscience de soi et du monde extérieur.
- L’éveil est plus précisément appelé « état de vigilance » et se caractérise par la présence d’un 
cycle veille-sommeil, avec ouverture spontanée des yeux dans la veille. Mais dans certains cas, cet 
éveil peut ne s’accompagner d’aucun signe de conscience, comme dans l’état végétatif (voir ci-
dessous).
- La conscience de soi et du monde extérieur est impossible à évaluer directement du point 
de vue clinique. On doit donc se contenter d’en observer les signes lorsqu’ils existent, par exemple 
lorsqu’on demande à un patient de serrer la main ou de cligner des yeux s’il  comprend une 
question.

◘ On distingue les cinq états de conscience suivants :

1. Dans l’état dit « normal », l’éveil et la conscience sont pleinement présents, à leur maximum.
2. Dans  le  coma,  aucune  de  ces  deux  composantes  n’est  présente  (les  fonctions 
respiratoires et les actes réflexes sont présents, mais de manière variable).
3. Dans l’état  végétatif, le patient est physiquement éveillé, mais ne présente aucun signe de 
conscience de soi ni de son environnement.
4. Une personne dans un état  de  conscience minimale est  éveillée  et  présente  parfois  des 
signes fugaces d’actions conscientes, comme des réponses minimales à des questions très simples 
par des mots ou des gestes (mouvements de tête par exemple).
5. Enfin,  un patient  ayant un « syndrome  locked-in » (ou « syndrome d’enfermement »)  est 
éveillé, parfaitement conscient, mais paralysé, et ne communique avec son entourage que par des  
clignements des yeux (mouvements verticaux des yeux et clignements).

Schéma et description réalisés d’après l’article de C. Schnakers, S. Majerus, S. Laureys :
Diagnostic et évaluation des états de conscience altérée (2004).

◘ À propos du syndrome « locked-in », on peut signaler le cas de Jean-Dominique Bauby (1952 
- 1997). Atteint en 1995 d’un accident vasculaire cérébral (AVC), il est affecté de ce syndrome.  
Conservant toutes ses facultés mentales,  il  dicte en clignant d’une seule paupière,  lettre par 
lettre,  son autobiographie qui  paraît  en 1997,  trois  jours avant sa mort :  Le scaphandre et  le  
papillon (le scaphandre symbolisant son corps paralysé, et le papillon son esprit resté libre).

De  nouvelles  techniques  de  communication  utilisant  l’informatique  ont  depuis  été 
développées pour permettre aux personnes atteintes de ce syndrome de communiquer.

6



4. Les états modifiés de conscience
On appelle « états modifiés de conscience » les états psychologiques autres que l’état de veille 

ordinaire. Ces états se caractérisent par un rapport au monde extérieur, à son corps, à son esprit, 
différents de ceux que nous avons en temps “normal”. On peut par exemple citer :
- les  différentes  formes  de  sommeil :  somnolence,  sommeil  léger,  sommeil  paradoxal (durant 
lequel 80 % des rêves se produisent),  sommeil lent profond (au cours duquel le somnambulisme 
peut  se  produire),  hypnose (sorte  de  sommeil  artificiel,  caractérisé  notamment  par  des 
hallucinations et une perte des repères spatio-temporels), anesthésie générale, coma, etc. ;
- les  hallucinations,  c’est-à-dire  des  perceptions  sensorielles  sans  cause  extérieure.  Cela 
concerne notamment la vue (voir une personne qui n’est pas présente) et l’ouïe (entendre une 
voix alors  que personne ne parle).  Les causes possibles des hallucinations sont nombreuses : 
fatigue,  manque  de  sommeil,  consommation  d’alcool  ou  de  substances  psychotropes 
(médicaments,  drogues  comme  le  LSD  ou  les  champignons  hallucinogènes),  maladies  ou 
pathologies diverses, troubles psychiatriques (paranoïa, schizophrénie notamment) ;
- les états dits  mystiques ou  extases, qui sont des états psychologiques dans lesquels on se 
sent comme transporté « hors de soi-même », avec une dimension religieuse. La mystique sainte 
Thérèse d’Avila a décrit cette expérience dans son ouvrage Le livre de la vie (1588) ;
- la transe, qu’on peut définir comme une perte de la conscience de soi accompagnée d’autres 
perceptions,  ayant  parfois  un  caractère  religieux.  Ainsi,  le  sama,  la  danse  giratoire  des 
« derviches tourneurs » de l’ordre Mevlevi (une branche de l’islam soufi), provoque l’oubli de soi 
et le sentiment de se “diluer” en Dieu. Par ailleurs, certains chamanes de Sibérie ou de Mongolie 
consomment des préparations psychotropes supposées les mettre en communication avec les 
« esprits ». La transe peut aussi être provoquée par l’écoute prolongée de musique trance, etc.

5. La Déclaration de New York sur la conscience animale (19 avril 2024)

◘ Le  19  avril  2024,  12 ans  après  la  Déclaration  de  Cambridge allant  dans  le  même  sens,  la 
Déclaration de New York sur  la  conscience animale a  été présentée à un congrès des sciences 
émergentes sur la conscience animale, à l’Université de New York, le 19 avril 2024, puis publiée et  
signée  depuis  par  287  chercheur·se·s  de  diverses  disciplines  (éthologistes,  neurobiologistes, 
philosophes, etc.). Cette déclaration est la suivante :

« Quels animaux ont la capacité d’expérience consciente ? Même si de nombreuses incertitudes demeurent, certains points 
sur lesquels un large consensus est apparu.

Premièrement, il existe un solide soutien scientifique en faveur de l’attribution d’une expérience consciente à d’autres 
mammifères et aux oiseaux.

Deuxièmement, les preuves empiriques indiquent au moins une possibilité réaliste d’expérience consciente chez tous les 
vertébrés (y compris les reptiles, les amphibiens et les poissons) et de nombreux invertébrés (y compris, au minimum, les  
mollusques céphalopodes, les crustacés décapodes et les insectes).

Troisièmement,  lorsqu’il  existe  une  possibilité  réaliste  d’expérience  consciente  chez  un  animal,  il  est  irresponsable  
d’ignorer cette possibilité dans les décisions affectant cet animal. Nous devrions prendre en compte les risques liés au bien-
être et utiliser les données probantes pour éclairer nos réponses à ces risques. »

Sans affirmer explicitement que certains animaux non-humains possèdent la 
conscience psychologique (on ne peut pas observer directement la conscience, 
pas  plus  chez  l’être  humain  que  chez  d’autres  animaux),  cette  déclaration 
affirme du moins  que  de  nombreuses  espèces  animales  possèdent  dans  leur 
cerveau les mêmes éléments et structures que ceux qui permettent la conscience 
chez l’être humain.

◘ Cette déclaration s’oppose aux affirmations de nombreux philosophes des siècles précédents. 
Pour Descartes, défenseur de la théorie de « l’animal-machine », les animaux non humains ne 
sont que des corps, sans pensée donc sans conscience. Marx écrit quant à lui  : I « L’animal s’identifie 
directement avec son activité vitale. Il ne se distingue pas d’elle. Il est cette activité. L’homme fait de son activité vitale elle-
même l’objet de sa volonté et de sa conscience. Il a une activité vitale consciente. » (Manuscrits de 1844).

7



6. Un texte littéraire sur la conscience de soi

C’est alors que survint, pour Emily, un événement d’une importance considérable. Elle sut tout à coup qui elle était.
Il n’y a guère de raison appréciable pour que cela ne lui fût pas arrivé cinq ans plus tôt, ou ne dût lui arriver cinq ans plus  

tard ; il n’y en avait aucune pour que cela survînt justement ce jour-là.
Elle avait joué à se faire une maison dans un recoin  […] ; fatiguée de ce jeu, elle marchait sans but vers l’arrière, 

quand lui vint tout à coup la pensée fulgurante qu’elle était elle. Elle s’arrêta court, et se mit à examiner tout ce qui, dans sa 
personne était à portée de ses yeux. Elle ne pouvait pas en voir grand-chose, sauf le devant de sa robe, en raccourci, et ses  
mains quand elle les levait pour les considérer : mais c’en était assez pour qu’elle pût se former une idée grossière du petit 
corps qu’elle réalisa soudain comme sien.

Elle eut un petit rire un peu moqueur. Elle pensait : « Alors ? Alors, c’est vous et non pas une autre, qui êtes venue vous 
faire prendre là-dedans ? Maintenant, impossible de vous en tirer ; du moins pas avant très longtemps ! Il va falloir être une 
enfant, puis une grande personne, puis une vieille dame, avant d’en finir avec cette sotte plaisanterie ! »  […] Une fois 
pleinement  convaincue  de  ce  fait  étonnant  qu’elle  était  “maintenant”  Emily  Bas-Thornton  (pourquoi  elle  ajoutait  ce 
“maintenant” elle ne le savait pas, car elle n’imaginait certainement pas quelque absurde histoire de transmigration et ne se  
disait pas qu’elle avait dû être auparavant quelqu’un d’autre), elle se mit à examiner sérieusement tout ce qu’un tel fait  
impliquait.

Premièrement, quelle volonté avait décidé qu’entre tous les êtres de ce monde, elle serait cet être particulier, Emily  : née 
en telle ou telle année, parmi toutes celles dont le temps est fait et contenue dans cette petite enveloppe de chair, lui  
appartenant en propre et plutôt sympathique ? Était-ce elle qui avait choisi ? Était-ce Dieu ? […]

Deuxièmement, pourquoi tout cela ne s’était-il pas présenté plus tôt à son esprit  ? Elle vivait déjà depuis plus de dix ans 
et pas une fois elle n’y avait pensé.

Richard Hughes, Un cyclone à la Jamaïque (1929)

7. Une expérience de pensée : « Le cerveau dans une cuve » (Hilary Putnam)

À partir des réflexions de Descartes résumées dans 
la partie 3.1 de ce chapitre (mes sens me trompent-
ils ?  suis-je  bien  réellement  ici  en  train  de  lire  ce 
texte ?, etc.), le philosophe états-unien du XXe siècle 
Hilary  Putnam  a  imaginé  une  « expérience  de 
pensée »,  résumée dans  £ la  vidéo « Filosofix  -  Le 
cerveau  dans  une  cuve »)  dont  l’idée  a  été  reprise 
dans divers films (comme la tétralogie Matrix).

Voici une histoire de science-fiction discutée par des philosophes : supposons qu’un être humain (vous pouvez supposer 
qu’il s’agit de vous-même) a été soumis à une opération par un savant fou. Le cerveau de la personne en question (votre  
cerveau) a été séparé de son corps et placé dans une cuve contenant une solution nutritive qui le maintient en vie. Les  
terminaisons nerveuses ont été reliées à un super-ordinateur scientifique qui procure à la personne l’illusion que tout est 
normal. Il semble y avoir des gens, des objets, un ciel, etc. Mais en fait tout ce que la personne (vous-même) perçoit est le  
résultat d’impulsions électroniques que l’ordinateur envoie aux terminaisons nerveuses. L’ordinateur est si intelligent que si  
la personne essaye de lever la main, l’ordinateur lui fait « voir » et « sentir » qu’elle lève la main. En plus, en modifiant le 
programme le savant fou peut faire « percevoir » (halluciner) par la victime toutes les situations qu’il désire. Il peut aussi 
effacer le souvenir de l’opération, de sorte que la victime aura l’impression de se trouver dans sa situation normale. La 
victime pourrait justement avoir l’impression d’être assise en train de lire ce paragraphe qui raconte l’histoire amusante mais 
plutôt absurde d’un savant fou qui sépare les cerveaux des corps et qui les place dans une cuve contenant des éléments  
nutritifs qui les gardent en vie.

Supposons à présent que la machine soit programmée pour nous faire ressentir des hallucinations collectives plutôt  
qu’individuelles sans rapport entre elles. Ainsi quand j’ai l’impression de vous parler, vous avez l’impression d’entendre mes  
paroles.

Je vais maintenant poser une question qui semblera plutôt idiote et évidente […]. Supposons que cette histoire soit  
vraie ? Pourrions-nous, si nous étions des cerveaux dans une cuve, dire ou penser que nous sommes des cerveaux dans une 
cuve ?

Putnam, Raison, vérité et histoire (1981)

8


