CHAPITRE

o Maurits Cornelis ESCHER, Main avec sphére réfléchissante (1935)

Cette gravure peut servir de métaphore a la notion de conscience
. de soi, une forme importante de la conscience psychologique. D’une
. part, le miroir est un objet extérieur a moi : cette extériorité est
indispensable pour que je puisse voir mon propre visage. En est-il de
méme pour la conscience de soi ? D’autre part, ce miroir sphérique
renvoie une image réfléchie mais déformée de celui qui s’y regarde
(et de qui l'entoure). Ainsi, comme le demande un sujet du
baccalauréat, la conscience de soi est-elle trompeuse ?

On remarquera que le point situé entre les deux yeux du
personnage est nécessairement situé au centre de la sphére-miroir,
ce quon peut interpréter en disant que le sujet conscient se voit
forcément lui-méme comme le centre du monde qui I’entoure : nous
n’avons conscience des choses que de notre propre point de vue.

Définitions et distinctions

Le mot « conscience » a deux grandes significations en philosophie: la conscience
psychologique, qui sera étudiée ici, et la conscience morale, qui est étudiée dans le chapitre
sur le devoir (partie 2). Voir toutefois la partie 3.3. qui fait le lien entre ces deux significations.

La conscience psychologique peut s’entendre au sens individuel et au sens collectif.

o La conscience psychologique individuelle. Au sens individuel, il y a deux niveaux de
conscience psychologique : la conscience immédiate et la conscience réfléchie.

1. La conscience immédiate. En ce premier sens, étre conscient, c’est étre présent a soi et au
monde, notamment a travers la perception : étre conscient, c’est alors percevoir, se percevoir. Par
exemple, si je percois une partie du monde autour de moi, je suis conscient-e que je suis a tel
endroit, méme si je n’en ai qu’une connaissance incompléte. Car la conscience n’est pas la
connaissance (voir la partie 3.3.). Je n’ai nul besoin de connaitre scientifiquement le Soleil pour
avoir conscience de sa chaleur et de sa lumiére. J’ai conscience de mes désirs et de mes volontés
sans avoir besoin pour cela de connaitre leur origine. Tout animal capable de perception possede
cette premiére forme de conscience.

Ne pas étre conscient, étre inconscient, en ce premier sens, c’est par exemple étre endormi,
sous anesthésie générale ou dans le coma.

Mais la distinction entre conscience immédiate et inconscience n’est pas forcément toujours
trés nette. L’expérience nous apprend en effet qu’a plusieurs reprises au cours d’une journée,
nous sommes dans un état de semi-conscience (ou semi-inconscience) ; par exemple, lorsque nous
révassons, nous perdons partiellement mais pas complétement la conscience immédiate de ce qui
nous entoure ; de méme, lorsque nous réveillons ou que nous nous endormons, nous passons
progressivement de I'inconscience a la conscience et réciproquement. Il y a donc des degrés de
conscience immédiate et d’inconscience, et pas simplement deux états opposés.

o



2. La conscience réfléchie, au sens ol on parle d’'une image réfléchie dans un miroir. Etre
conscient en ce second sens, ce n’est plus seulement percevoir, mais savoir qu’on percoit. La
conscience réfléchie a donc pour objet la conscience immédiate. Lorsque je percois la chaleur et la
lumiere du soleil, que j’en ai la conscience immédiate, mais je peux également avoir a cette
occasion la conscience réfléchie que c’est moi qui en ai conscience. La conscience réfléchie est
donc toujours, nécessairement, conscience de soi : lorsque j’ai conscience que je pergois ou que je
pense, j’ai conscience que c’est moi qui percois ou qui pense. Descartes écrit par exemple :
0 « Etre conscient, ¢’est assurément penser et réfléchir sur sa pensée » (Entretien avec Burman).

Sur la conscience réfléchie chez les animaux non humains, voir la ressource complémentaire 5.
Sur la conscience de soi chez I’enfant, voir les ressources complémentaires 2 et 6.

Etre conscient au sens de la conscience réfléchie, c’est aussi réaliser précisément la situation
dans laquelle on se trouve, avec toutes ses implications, et pas seulement percevoir cette situation.
C’est ainsi qu’on dira par exemple de quelqu’un qui roule trop vite en voiture qu’il est
« inconscient », non pas au sens ou il ne percoit pas la vitesse de son véhicule (il en a la
conscience immédiate), mais au sens ou il n’en réalise pas les conséquences possibles (il n’en a
pas ou ne semble pas en avoir la conscience réfléchie).

()Principal REPERE en lien avec la conscience : Médiat / immédiat

o L’adjectif « conscient » s’applique a une action, une pensée dont le sujet a conscience, et au
sujet lui-méme lorsqu’il est en état de conscience : « J’étais tout a fait conscient quand j’ai fait
cela ». On dira a I'inverse que la digestion, par exemple, est un phénomene inconscient.

g L . , T sl o x s
o L’adjectif « consciencieux » désigne quelqu’un qui s’applique dans ce qu’il a a faire.

o La conscience collective. La notion de conscience collective est une notion sociologique et
politique. On parlera par exemple de la conscience d’un peuple, d’une nation, ce qui renvoie a la
notion d’identité collective. On peut également envisager la conscience a I'échelle de ’lhumanité ;
par exemple, on peut se demander si ’humanité a globalement conscience des risques liés a la
pollution a I’échelle mondiale.

Les marxistes (du nom de Karl Marx, philosophe et économiste allemand du XIX¢ siécle)
parlent plus précisément de « conscience de classe » pour désigner la conscience d’appartenir a
une classe sociale donnée, comme le prolétariat ou la bourgeoisie. Mais pour les marxistes, cette
conscience de classe est peu développée chez les prolétaires, ce qui empéche leur unité, et donc la
révolution et I’avénement d’une société sans classe (voir le chapitre sur le travail, 3.2.). lls tentent
donc de développer cette conscience de classe chez les prolétaires. Voir également la partie 3.3.

Problemes et doctrines classiques _)

3.1. La conscience de soi peut-elle se passer d’autrui ?

o A la suite de Descartes, John Locke (philosophe anglais du XVII€ siécle) définit la conscience de
soi sur un plan strictement individuel et en fait I’élément central de notre identité, associée a la
mémoire : O « [...] puisque la conscience accompagne toujours la pensée, et que c’est la ce qui fait que chacun est ce
qu’il nomme soi-méme, et par ou il se distingue de toute autre chose pensante : c’est aussi en cela seul que consiste
I'identité personnelle, ou ce qui fait qu'un etre raisonnable est toujours /e méme. Et aussi loin que cette conscience peut
g’étendre sur les actions ou les pensées déja passées, aussi loin s’étend lidentité de cette personne : le sori est
présentement le méme qu'il était alors ; et cette action passée a été faite par le méme soi que celui qui se la remet a présent
dans l'esprit. » (Essai sur [’entendement humain). Autrement dit, si je suis toujours la méme personne
au cours de ma vie, malgré les nombreux changements (souvent profonds) que j’ai connus, c’est
parce que j’ai conscience de ce que j’ai fait, de ce que j’ai été : c’est le couple conscience-mémoire
qui fait I’identité d’'une personne, comme le confirme tragiquement le cas de Pamnésique.

o Mais la conscience que j’ai de moi-méme, limitée a mon seul horizon, ne m’apprend pas
grand-chose sur moi-méme, et rien de ce qui fait de moi un étre humain. C’est pourquoi Georg

2



Wilhelm Friedrich Hegel (philosophe allemand du XIX® siécle), & «La conscience de soi atteint sa
satisfaction seulement dans une autre conscience de soi. » (Phénoménologie de Uesprit). Cette satisfaction,
c’est la reconnaissance, c’est-a-dire le fait qu’autrui me reconnaisse en tant qu’étre humain.
Jean-Paul Sartre (philosophe et écrivain francais du XX° siécle) insiste également sur
Pimportance d’autrui dans la conscience de soi. & « Autrui, [...] ¢’est 'autre, c’est-a-dire le moi qui #est
pas moi. », écrit-il (L étre et le néant). Autrui est, comme moi, un sujet, mais un autre sujet que moi.
Comme I'a dit Hegel, seul autrui peut m’apporter la reconnaissance, et nous sommes
généralement a la recherche d’une reconnaissance positive par autrui (de nos qualités, de nos
mérites, etc.). Mais autrui m’aide aussi a prendre conscience de ce qui est négatif en moi : Q « Je
viens de faire un geste maladroit ou vulgaire : ce geste colle a moi, je ne le juge ni le blame [...]. Mais voici tout a coup que
Jje leve la téte : quelqu’un était 1a et m’a vu. Je réalise tout a coup la vulgarité de mon geste et j'ai honte. [...] autrui est le
médiateur entre moi et moi-méme : j'ai honte de moi tel que j'apparais a autrui. » (Sartre, L étre et le néant).

3.2. La conscience de soi vient-elle de soi seul, d’autrui, ou de la société ?

o D’une certaine maniére, selon Descartes (voir partie 3.1.), ma seule pensée suffit pour que je
prenne conscience de moi-méme. Méme si j’étais le seul étre pensant dans l'univers (c’est
étrange hypothese du solipsisme), je pourrais étre conscient et savoir avec certitude que j’existe.

o Selon Hegel et Sartre, comme on I’a vu dans la partie 3.2., j’ai besoin d’autrui pour prendre
conscience de ma propre existence, que ce soit positivement ou négativement.

o Karl Marx pense quant a lui que la conscience de soi d’un étre humain n’a pas de réalité
indépendamment de la société dans laquelle il existe : Cl« Ce nest pas la conscience des hommes qui
détermine leur 8tre ; c’est inversement leur &tre social qui détermine leur conscience. » (Critique de [’économie
politique). 1l écrit aussi : & « ce sont [...] les hommes qui, en développant leur production matérielle et leurs rapports
matériels, transforment, avec cette réalité qui leur est propre, et leur pensée et les produits de leur pensée. Ce n’est pas la
conscience qui détermine la vie, mais la vie qui détermine la conscience. » (L’idéologie allemande). Autrement dit,
la conscience de soi n’apparait pas spontanément et par elle-méme chez I’étre humain pour
ensuite lui permettre de devenir ce qu’il est. Elle est au contraire le résultat des conditions
matérielles (historiques, sociales, économiques, etc.) dans lesquelles il vit.

3.3. Quels sont les liens entre conscience psychologique et conscience morale ?

o On peut d’abord remarquer qu’en anglais ou en allemand par exemple, la polysémie du mot
« conscience » en frangais, c’est-a-dire conscience psychologique et conscience morale, n’existe
pas : il existe eu moins deux mots pour distinguer les deux significations. Cependant, les deux
significations du mot « conscience » ne sont pas si distinctes qu’on pourrait le croire. Méme si
leurs définitions sont tout a fait distinctes (la conscience psychologique est amorale), ce n’est pas
par hasard que le méme mot désigne ces deux facultés de l'esprit.

o Alain (philosophe francais du XX¢ siécle), dans son livre Définitions, fait ainsi le lien entre les
deux sens du mot « conscience », qu’il définit ainsi :

UJ « C’est le savoir revenant sur lui-méme et prenant pour centre la personne humaine elle-méme, qui se met en demeure
de décider et de se juger. Ce mouvement intérieur est dans toute pensée ; car celui qui ne se dit pas finalement : « Que
dois-je penser ? » ne peut pas étre dit penser. La conscience est toujours implicitement morale ; et I'immoralité consiste
toujours a ne point vouloir penser qu’on pense, et a ajourner le jugement intérieur. On homme bien inconscients ceux qui he
se posent aucuhe question d’eux-mémes a eux-mémes. Ce qui h’exclut pas les opinions sur les opinions et tous les savoir-
faire, auxquels il manque la réflexion, c¢’est-a-dire le recul en soi-méme qui permet de se connaitre et de se juger ; et cela
est proprement la conscience.

Rousseau disait bien que la conscience ne se trompe jamais, pourvu qu’on 'interroge. Exemple : ai-je été lache en telle
circonstance ? Je le saurai si je veux y regarder. Ai-je été juste en tel arrangement ? Je n’ai qu’a m’interroger ; mais jaime
bien mieux m’en rapporter a d’autres. En général I'état d’esclavage intime est trés finement senti pourvu qu’on ne
g’étourdisse point de maximes empruntées. »



Autrement dit, en un sens, une véritable conscience psychologique suffit a I'existence de
conscience morale, au moins dans les situations qui peuvent comporter une dimension morale :
par exemple, lorsque je me demande : « qu’est-ce que je suis en train de faire ? », je suis a la fois
en train de prendre conscience (au sens de la conscience psychologique) de ce que je fais, et a la
fois en train de me demander si ce n’est pas mal. Ainsi, le militaire qui prend conscience du fait
qu’on lui demande de tuer des gens innocents (autant que lui), ou le policier qui prend conscience
du fait qu’on lui demande d’arréter ou d’expulser des gens qui n’ont rien fait de mal moralement
(méme s’ils sont dans lillégalité, sans-papiers par exemple), sont, par la seule conscience
psychologique de ce qu’ils font, en mesure de porter un jugement moral sur ce qu’ils font. Cela ne
signifie pas forcément qu’ils renonceront a le faire, ni méme qu’ils auront mauvaise conscience de
le faire, mais cela signifie qu’ils sont en mesure d’exercer leur conscience morale.

Texte d’Emile DURKHEIM (XIXe - YXe siécles) )

A= fhs s Ris B BB e b ML A A AR AR AL e O

OB B R O OB W W W W W W W W W A

[y a en nous deux consciences : [une ne contient que des états qui sont

personnels a chacun de nous et qui nous caractérisent, tandis que les états que

comprend lautre sont communs a toute la société. La premiere ne représente que

notre personnalité individuelle et la constitue ; la seconde représente le type

5 collectif et, par conséquent, la société, sans laquelle il Wexisterait pas. Quand c’est

un des éléments de cette derniere qui détermine notre conduite, ce nest pas en

vue de notre intérét personnel que nous agissons, mais nous poursuivons des fins

collectives. Or, quoique distinctes, ces deux consciences sont liées une a [autre,

puisqu’en somme elles n'en font qu'une, nwayant pour elles deux qu’un seul et

10  wméwme substrat organique. Elles sont donc solidaires. De [a résulte une solidarité sui

generis qui, née des ressemblances, rattache directement lindividu a la société

[..]. Cette solidarité ne consiste pas seulement dans un attachement général et

indéterminé de lindividu au groupe, mais rend aussi harmonique le détail des

mouvements. En effet, comme ces mobiles collectifs se retrouvent partout les

15  wmémes, ils produisent partout les mémes effets. Par conséquent, chaque fois qu'ils

entrent en jeu, les volontés se meuvent spontanément et avec ensemble dans le
méme sens.

Clest cette solidarité qu'exprime le droit répressif, du moins dans ce qu’elle a de

vital. En effet, les actes qu'il prohibe et qualifie de crimes sont de deux sortes. Ou

20  bien ils manifestent directement une dissemblance trop violente entre agent qui

les accomplit et le type collectif, ou bien ils offensent lorgane de la conscience
commune.

Durkheim, De /a division du travarl socral (18 93)

Sujets de dissertation )

Est-ce par la conscience qu’il faut définir I’étre humain ?

Sommes-nous conscients ou avons-nous a nous rendre conscients ?

La conscience peut-elle nous tromper ?

Suffit-il de prendre conscience de ce qui nous détermine pour nous en libérer ?

Suis-je ce que j’ai conscience d’étre ?



La conscience psychologique

15 J -« Ressources complémentaires ¢

g

1. Le miroir et la conscience de soi

o Le stade du miroir est une notion de psychologie qui
correspond a une étape importante de la construction de la
psychologie du petit enfant, notamment de la conscience de
’unité de son propre corps. On peut distinguer trois étapes dans
ce stade, qui ont lieu en moyenne a un age compris entre 6 et
18 mois (avec un rythme de progression variable selon les
enfants) :

s

A\

_’

(1*\

1. L’enfant reconnait les autres, notamment ses proches, dans le N ‘
. . A . A . . . ¥
miroir. Il ne se reconnait pas lui-méme : il joue avec son image 4h "=
(il la touche, etc.) comme il jouerait avec un autre enfant. *\\\ 4 :
) , . . - 3
2.L enfant.ep.rou.ve ,un m,alalse appaﬁrent devant sa propre image A\
dans un miroir : il s’en détourne rapidement. Un bébé devant un miroir

3. L’enfant finit par reconnaitre sa propre image dans le miroir ne se reconnait pas lui-méme.
(vers I’age de trois ans).

o Le test du miroir (inventé par le psychologue états-unien
Gordon G. Gallup en 1970) permet de s’assurer que le reflet
dans le miroir est bien identifié par Penfant comme étant lui-
méme (étape 3): on applique sur le visage de I’enfant, a son
insu, une grosse tache avant de le placer devant un miroir. Le
test est réussi si 'enfant touche son visage a I’endroit de la
tache.

Plusieurs espéces d’animaux sont capables de réussir ce
test: la plupart des grands singes (chimpanzés, bonobos,
orangs-outangs, mais pas les gorilles, sauf exception), les
dauphins, les orques, les éléphants, les pies, etc. Certaines
expériences, a interpréter avec prudence, semblent montrer
que des poissons (le labre nettoyeur) et des fourmis auraient
également cette capacité.

[l faut toutefois étre prudent sur l'interprétation a donner
de la réussite de ce test, chez I'enfant comme chez les

Une pie face a un miroir
animaux non-humains : la conscience de soi ne se réduit pas a  Image extraite du documentaire de Gabi Schlag

. . et Benno Wenz Les animaux pensent-ils ? (2012
la reconnaissance visuelle de son propre corps. P 012

2. Les étapes de I’acquisition de la conscience de soi chez le bébé et I’enfant

On distingue habituellement plusieurs étapes dans I’acquisition de la conscience de soi chez le
bébé (et méme le feetus) et I'enfant :
- sensations corporelles : conscience immédiate (mais il y a des sensations inconscientes) ;
- distinction progressive entre moi et ce qui n’est pas moi, c’est-a-dire entre mes actions et les
autres événements ;
- a partir de cette distinction : perception de soi comme pouvant agir sur I’environnement ;
- enfin, capacité de jugement sur soi-méme (métacognition), introspection, retour sur soi
(conscience réfléchie).

[l n’est toutefois pas possible de donner un age précis correspondant a chacune de ces étapes.

5



3. Les différents états de conscience : analyse médicale

o Du point de vue médical, un état de conscience comporte deux parameétres : I'éveil et la
conscience de soi et du monde extérieur.

- Léveil est plus précisément appelé « état de vigilance » et se caractérise par la présence d’un
cycle veille-sommeil, avec ouverture spontanée des yeux dans la veille. Mais dans certains cas, cet
éveil peut ne s’accompagner d’aucun signe de conscience, comme dans I’état végétatif (voir ci-
dessous).

- La conscience de soi et du monde extérieur est impossible a évaluer directement du point
de vue clinique. On doit donc se contenter d’en observer les signes lorsqu’ils existent, par exemple
lorsqu’on demande a un patient de serrer la main ou de cligner des yeux s’il comprend une
question.

o On distingue les cinq états de conscience suivants :

ETAT COMA ETAT ETAT DE SYNDROME
NORMAL VEGETATIF  CONSCIENCE  LOCKED-IN
MINIMAL
=" d— 1 = . |-
|
|
- g : %”
@' i - i E‘ m = e = @
& | 2 4 G [ 2 HE 4 E
S 8 8 8 g

1

- [ -j— p—

1. Dans I’état dit « normal », I’éveil et la conscience sont pleinement présents, a leur maximum.
2. Dans le coma, aucune de ces deux composantes n’est présente (les fonctions
respiratoires et les actes réflexes sont présents, mais de maniere variable).

3. Dans I'état végeétatif, le patient est physiquement éveillé, mais ne présente aucun signe de
conscience de soi ni de son environnement.

4. Une personne dans un état de conscience minimale est éveillée et présente parfois des
signes fugaces d’actions conscientes, comme des réponses minimales a des questions trés simples
par des mots ou des gestes (mouvements de téte par exemple).

5. Enfin, un patient ayant un « syndrome Jocked-in » (ou « syndrome d’enfermement ») est
éveillé, parfaitement conscient, mais paralysé, et ne communique avec son entourage que par des
clignements des yeux (mouvements verticaux des yeux et clignements).

Schéma et description réalisés d’aprés I’article de C. Schnakers, S. Majerus, S. Laureys :
Diagnostic et évaluation des états de conscience altérée (2004).

g A propos du syndrome « locked-in », on peut signaler le cas de Jean-Dominique Bauby (1952
- 1997). Atteint en 1995 d’un accident vasculaire cérébral (AVC), il est affecté de ce syndrome.
Conservant toutes ses facultés mentales, il dicte en clignant d’une seule paupiére, lettre par
lettre, son autobiographie qui parait en 1997, trois jours avant sa mort : Le scaphandre et le
papillon (le scaphandre symbolisant son corps paralysé, et le papillon son esprit resté libre).

De nouvelles techniques de communication utilisant I'informatique ont depuis été
développées pour permettre aux personnes atteintes de ce syndrome de communiquer.

O



4. Les états modifiés de conscience

On appelle « états modifiés de conscience » les états psychologiques autres que I'état de veille
ordinaire. Ces états se caractérisent par un rapport au monde extérieur, a son corps, a son esprit,
différents de ceux que nous avons en temps “normal”. On peut par exemple citer :

- les différentes formes de sommeil : somnolence, sommeil léger, sommeil paradoxal (durant
lequel 80 % des réves se produisent), sommeil lent profond (au cours duquel le somnambulisme
peut se produire), hypnose (sorte de sommeil artificiel, caractérisé notamment par des
hallucinations et une perte des repéres spatio-temporels), anesthésie générale, coma, etc. ;

- les hallucinations, c’est-a-dire des perceptions sensorielles sans cause extérieure. Cela
concerne notamment la vue (voir une personne qui n’est pas présente) et I'ouie (entendre une
voix alors que personne ne parle). Les causes possibles des hallucinations sont nombreuses :
fatigue, manque de sommeil, consommation d’alcool ou de substances psychotropes
(médicaments, drogues comme le LSD ou les champignons hallucinogénes), maladies ou
pathologies diverses, troubles psychiatriques (paranoia, schizophrénie notamment) ;

- les états dits mystiques ou extases, qui sont des états psychologiques dans lesquels on se
sent comme transporté « hors de soi-méme », avec une dimension religieuse. La mystique sainte
Thérése d’Avila a décrit cette expérience dans son ouvrage Le livre de la vie (1588) ;

- la transe, qu’on peut définir comme une perte de la conscience de soi accompagnée d’autres
perceptions, ayant parfois un caractére religieux. Ainsi, le sama, la danse giratoire des
« derviches tourneurs » de I'ordre Mevlevi (une branche de I’islam soufi), provoque I'oubli de soi
et le sentiment de se “diluer” en Dieu. Par ailleurs, certains chamanes de Sibérie ou de Mongolie
consomment des préparations psychotropes supposées les mettre en communication avec les
« esprits ». La transe peut aussi étre provoquée par I’écoute prolongée de musique trance, etc.

5. La Déclaration de New York sur la conscience animale (19 avril 2024)

o Le 19 avril 2024, 12 ans aprés la Déclaration de Cambridge allant dans le méme sens, la
Déclaration de New York sur la conscience animale a été présentée a un congres des sciences
émergentes sur la conscience animale, a I'Université de New York, le 19 avril 2024, puis publiée et
signée depuis par 287 chercheur-se's de diverses disciplines (éthologistes, neurobiologistes,
philosophes, etc.). Cette déclaration est la suivante :

% Quels animaux ont la capacité d’expérience consciente ? Méme si de nombreuses incertitudes demeurent, certaing points
sur lesquels un large consensus est apparu.

Premierement, il existe un solide soutien scientifique en faveur de I'attribution d’une expérience consciente a d’autres
mammiféres et aux oiseaux.

Deuxiémement, les preuves empiriques indiquent au moins une possibilité réaliste d’expérience consciente chez tous les
vertébrés (y compris les reptiles, les amphibiens et les poissons) et de nombreux invertébrés (y compris, au minimum, les
mollusques céphalopodes, les crustacés décapodes et les insectes).

Troisiémement, lorsqu’il existe une possibilité réaliste d’expérience consciente chez un animal, il est irresponsable
d’ignorer cette possibilité dans les décisions affectant cet animal. Nous devrions prendre en compte les risques liés au bien-
étre et utiliser les données probantes pour éclairer nos réponses a ces risques. »

Sans affirmer explicitement que certains animaux non-humains possedent la
conscience psychologique (on ne peut pas observer directement la conscience,
pas plus chez P’étre humain que chez d’autres animaux), cette déclaration
affirme du moins que de nombreuses espéces animales possédent dans leur
cerveau les mémes éléments et structures que ceux qui permettent la conscience
chez I’étre humain.

o Cette déclaration s’oppose aux affirmations de nombreux philosophes des siécles précédents.
Pour Descartes, défenseur de la théorie de « ’animal-machine », les animaux non humains ne
sont que des corps, sans pensée donc sans conscience. Marx écrit quant a lui : CJ « L’animal <’identifie
directement avec son activité vitale. Il ne se distingue pas d’elle. Il est cette activité. L’homme fait de son activité vitale elle-
méme [objet de sa volonté et de sa conscience. Il a une activité vitale consciente. » (Manuscrits de 1844).

O



6. Un texte littéraire sur la conscience de soi

C’est alors que survint, pour Emily, un événement d’une importance considérable. Elle sut tout a coup qui elle était.

Il n’y a guere de raison appréciable pour que cela ne lui fat pas arrivé cinq ans plus 1ot, ou he dat lui arriver cinq ans plus
tard ; il n’y en avait aucune pour que cela survint justement ce jour-la.

Elle avait joué a se faire une maison dans un recoin [...]; fatiguée de ce jeu, elle marchait sans but vers l'arriére,
quand lui vint tout a coup la pensée fulgurante qu’elle était efle. Elle s’arréta court, et se mit a examiner tout ce qui, dans sa
personne était a portée de ses yeux. Elle ne pouvait pas en voir grand-chose, sauf le devant de <a robe, en raccourci, et ses
maing quand elle les levait pour les considérer : mais ¢’en était assez pour qu’elle piit se former une idée grossiere du petit
corps qu’elle réalisa soudain comme sien.

Elle eut un petit rire un peu moqueur. Elle pensait : « Alors ? Alors, c’est vous et non pas une autre, qui Etes venue vous
faire prendre la-dedans ? Maintenant, impossible de vous en tirer ; du moins pas avant tres longtemps ! Il va falloir étre une
enfant, puis une grande personne, puis une vieille dame, avant d’en finir avec cette sotte plaisanterie ! » [...] Une fois
pleinement convaincue de ce fait étonnant qu’elle était “maintenant” Emily Bas-Thornton (pourquoi elle gjoutait ce
“maintenant” elle ne le savait pas, car elle n’imaginait certainement pas quelque absurde histoire de transmigration et ne se
disait pas qu’elle avait dii étre auparavant quelqu’un d’autre), elle se mit a examiner sérieusement tout ce qu’un tel fait
impliquait.

Premierement, quelle volonté avait décidé qu’entre tous les etres de ce monde, elle serait cet &tre particulier, Emily : née
en telle ou telle année, parmi toutes celles dont le temps est fait et contenue dans cette petite enveloppe de chair, lui
appartenant en propre et plutdt sympathique ? Etait-ce elle qui avait choisi ? Etait-ce Dieu ? [...]

Deuxiemement, pourquoi tout cela he s’était-il pas présenté plus tot a son esprit 2 Elle vivait déja depuis plus de dix ans
et pas une fois elle n’y avait pensé.

Richard Hughes, Un cyclone a la Jamaique (1929)

7. Une expérience de pensée : « Le cerveau dans une cuve » (Hilary Putnam)

A partir des réflexions de Descartes résumées dans === ol g y iy
la partie 3.1 de ce chapitre (mes sens me trompent-

ils ? suis-je bien réellement ici en train de lire ce
texte ?, etc.), le philosophe états-unien du XX° siecle
Hilary Putnam a imaginé une « expérience de
pensée », résumée dans g la vidéo « Filosofix - Le
cerveau dans une cuve ») dont I'idée a été reprise
dans divers films (comme la tétralogie Matrix).

Voici une histoire de science-fiction discutée par des philosophes : supposons qu’'un étre humain (vous pouvez supposer
qu’il s’agit de vous-méme) a été soumis a une opération par un savant fou. Le cerveau de la personne en question (votre
cerveau) a été séparé de son corps et placé dans une cuve contenant une solution nhutritive qui le maintient en vie. Les
terminaisons nerveuses ont été reliées a un super-ordinateur scientifique qui procure a la personne lillusion que tout est
normal. Il semble y avoir des gens, des objets, un ciel, etc. Mais en fait tout ce que la personne (vous-méme) pergoit est le
résultat d’impulsions électroniques que I'ordinateur envoie aux terminaisons nerveuses. L’ordinateur est si intelligent que si
la personne essaye de lever la main, I'ordinateur lui fait « voir » et « sentir » qu’elle leve la main. En plus, en modifiant le
programme le savant fou peut faire « percevoir » (halluciner) par la victime toutes les situations qu’il désire. Il peut aussi
effacer le souvenir de ['opération, de sorte que la victime aura I'impression de se trouver dans sa situation normale. La
victime pourrait justement avoir I'impression d’étre assise en train de lire ce paragraphe qui raconte [histoire amusante mais
plutot absurde d’un savant fou qui sépare les cerveaux des corps et qui les place dans une cuve contenant des éléments
hutritifs qui les gardent en vie.

Supposons 4 présent que la machine soit programmée pour hous faire ressentir des hallucinations collectives plutdt
qu’individuelles sans rapport entre elles. Ainsi quand j’ai I'impression de vous parler, vous avez I'impression d’entendre mes
paroles.

Je vais maintenant poser une question qui semblera plutdt idiote et évidente [...]. Supposons que cette histoire soit
vraie 2 Pourrions-nous, si hous étions des cerveaux dans une cuve, dire ou penser que hous sommes des cerveaux dans une

cuve ?

Putnam, Raison, vérité et histoire (1981)



